
miguel amorós

 on insurrectionalism

Theoretical 
Disarmament

Professional 
Anarchy &

sobre insurrecionalismo 

ANARQUÍA 
PROFESIONAL 

Y DESARME 
TEÓRICO

miguel amorós



OPLOPANAX
PUBLISHING
OPLOPANAX
PUBLISHING



F
or ten years or so, there has existed in this country [Spain] an anar-
chist current that has stirred up the stagnant libertarian milieu 
bringing about a change of perspective in terms of approach to 
revolutionary action. If we limit its critique to tactical questions 

and ignore the rest, its contribution has not been plentiful. The real condi-
tions of the moment (a lack of real struggles, the non-existence of a workers’ 
movement and an anarchist milieu in decline) were not ideal ones for insur-
rectionalist action proposals to be able to break through the pacifist spec-
tacle of the social pseudo-movements that have bubbled up recently. The 
insu sabotages have been regarded by the unthinking masses as something 
alien and external, so that repression has been easy. But we would err on the 
side of harshness if we failed to recognize, in the impulse that has brought 
them about, a true will to fight and an intelligence on a better path to the radi-
cal critique of existing conditions than that of other contemporary libertarian 
currents, such as the primitivist, green, communalist, municipalist, etc. This 
alone is a sufficient reason to examine the insurrectionalist current and to 
critically review its main postulates.

First of all, insurrectionary anarchism seems closely connected to the 
figure of its main exponent, Bonanno, even though he neither holds an offi-
cial position in it, nor does he head an informal leadership, nor represents, in 
the movement, anyone but himself. Certainly, his opinions and actions also 
give rise to hostile critiques and disagreements among the groups; and there 
have been other important “theorists” such as, for example, Constantino 
Cavallieri, but Bonanno’s role in the genesis of the tactics that characterize 
insurrectionalism and his influence on the majority are undeniable. Bonanno 

Communities of joy will emerge from our struggle 
here and now.

Alfredo Bonanno, Armed Joy

 

D
esde hace diez años más o menos, en este país existe una 
corriente anarquista que ha revuelto el anquilosado medio liber-
tario y ha significado un cambio de perspectiva en cuanto al 
planteamiento de la acción revolucionaria. Limitando su crítica 

a cuestiones tácticas e ignorando todo lo demás, su aportación no ha sido 
cuantiosa. Las condiciones reales del momento, empezando por la ausencia 
de luchas importantes, la inexistencia de un movimiento obrero y un medio 
anarquista en decadencia, no eran las más favorables para que las propues-
tas insurreccionalistas de acción pudiesen romper el espectáculo pacifista 
de los seudomovimientos sociales que últimamente han pululado. Los sabo-
tajes “insus” han sido contemplados por las masas inconscientes como 
algo ajeno y exterior, con lo que la represión ha tenido el camino fácil. Pero 
pecaríamos de severos si no reconociéramos en el impulso que los ha pro-
vocado una auténtica voluntad de combate y una inteligencia mejor enca-
minada hacia la crítica radical de las condiciones existentes que la de otras 
corrientes libertarias modernas, del tipo primitivista, verde, comunalista, 
municipalista, etc. Eso ya es motivo suficiente para fijarse en la corriente 
insurreccionalista y repasar críticamente sus postulados principales. 

Para empezar, el anarquismo insurreccionalista aparece muy ligado a la 
figura de Bonanno, su principal exponente, aun cuando Bonanno no detente 
ningún cargo en él, ni encabece jefaturas informales, ni represente en el movi-
miento más que a su persona. Cierto que sus opiniones y actos también sus-
citan críticas adversas y desacuerdos entre los grupos, o que hayan habido 
otros “teóricos” importantes como por ejemplo Constantino Cavallieri, pero 
su papel en la génesis de las tácticas que caracterizan el insurreccionalismo 
y su influencia en la mayoría son innegables. Bonanno es un veterano anar-
quista de dilatada experiencia y un enemigo público de la dominación a quien 
el Estado ha correspondido con varios procesos y encarcelamientos. Ha 
publicado numerosos escritos que permiten aproximarse a su pensamiento 

Las comunidades del placer emergerán de nuestra 
lucha aquí y ahora.

Alfredo Bonanno, El gozo armado



sin problemas, que por otra parte no es nada complicado ni original; por for-
mación y carácter siempre ha tomado la menor reflexión filosófica por lo que 
él llama “metafísica”, lo que no nos debe extrañar puesto que el verdadero 
Bonanno ha sido antes agitador y hombre de acción que pensador analítico 
y esclarecido. Nuestra intención sera la de detectar la aparición de las ideas 
insurreccionalistas y seguir su desarrollo acercándonos a su experiencia y 
trayectoria personales con la debida precaución metodológica, insistiendo 
en que el bonannismo no es todo insurreccionalismo. 

Alfredo Maria Bonanno nació en Catania (Sicilia) en 1937, en el seno de 
una familia acomodada. Nada sabemos de sus primeros treinta años; sus 
primeros escritos que conocemos datan de 1970 y versan sobre el ateismo y 
la “autonomía de los núcleos productivos de base”. Un escrito de 1971 habla 
de “contrapoder”, lo que denota influencias “operaistas” que bien podían 
venir de Negri o de la organización maoespontaneista “Potere Operaio”. El 
“operaismo” era una corriente crítica marxista que en los sesenta había 
desempeñado más o menos el mismo papel que “Socialisme ou barbarie” 
en Francia, llevando la renovación teórica hasta en las mismas filas liber-
tarias. También realizó traducciones de clásicos como Rudolf Rocker o el 
dudoso Gastón Leval. Cuando las aguas del anarquismo italiano empezaron 
a agitarse como consecuencia del mayo de 1968 y de las huelgas del otoño 
“caliente” de 1969, nuestro personaje ya estaba bastante rodado en la ideo-
logía para posicionarse con claridad “a la izquierda” en un debate generacio-
nal. Los jóvenes libertarios no querían limitar la acción a la propaganda y el 
proselitismo, y deseaban participar efectivamente en las luchas reales, para 
contribuir “al crecimiento de la conciencia revolucionaria en las masas”. La 
organización de las viejas glorias y sus seguidores estaba más pendiente 
de sus reuniones y congresos que de las propias luchas y no aspiraba sino 
a “sumar el mayor número de personas bajo una sigla o bandera”, no tan 
preocupada “en atacar el Poder como en tratar de molestarlo lo menos posi-
ble a fin de seguir disponiendo de pequeñísimos espacios donde luchar o 
donde ilusionar con su lucha.” Era pues “un movimiento que se coloca como 
depositario de un patrimonio de ideas, análisis y experiencias bien precisas, 
pero que no tiene relación directa con las luchas” (Bonanno, “Movimiento 
ficticio y movimiento real”). La maraña de acuerdos y procedimientos orgáni-
cos permitían a una pequeña burocracia de responsables paralizar cualquier 
iniciativa discrepante con la línea oficial, por lo que la cuestión orgánica 
fue el principal casus belli entre los viejos militantes inmovilistas y la nueva 
generación activa. La Federación Anarquista Italiana estaba organizada en 
base a un “pacto asociativo” redactado por el mismísimo Malatesta. En 

2

is a veteran anarchist with extensive experience; he is a public enemy of 
domination whom the State has persecuted with various trials and impris-
onments. He has published numerous texts that allow us to understand his 
thought clearly (it is neither complicated nor original). Due to his education 
and character, he has always interpreted the slightest philosophical reflec-
tion as what he calls “metaphysics”. This should not surprise us; the true 
Bonanno has always been an agitator and a man of action rather than an 
analytical and enlightened thinker. My intention here is to seek out the first 
appearances of insurrectionalist ideas and to follow their development by 
following Bonanno’s personal experience and trajectory with the necessary 
methodological precautions—acknowledging that not all insurrectionalism 
is Bonannism.

Alfredo Maria Bonanno was born in Catania (Sicily) in 1937 to a well-off 
family. We know nothing of his first thirty years; his first known writings 
date from 1970 and discuss atheism and the “autonomy of productive 
base nuclei.” A piece from 1971 deals with “counterpower,” which denotes 
operaista influences that could equally well come from Negri or the Maoist-
spontaneist organization Potere Operaio. Operaismo was a critical current of 
Marxism, that, in the seventies, played more or less the role that Socialisme 
ou barbarie did in France, taking the renewal of theory all the way down to the 
libertarian rank and file. He also translated classics such as Rudolf Rocker 
or the suspect Gaston Leval. When the waters of Italian anarchism began to 
toss as a result of May 1968 and the strikes of the “hot” autumn of 1969, our 
protagonist was sufficiently ensconced in ideology to position himself clearly 
“on the left” in a generational debate. The young libertarians did not want 
to limit action to propaganda and proselytizing; they wanted to participate 
effectively in real struggles to contribute “to the growth of revolutionary con-
sciousness in the masses.” The organization of glories past and its follow-
ers, on the other hand, were more concerned with meetings and congresses 
than with the struggles themselves and aspired only to “join the greatest 
number under one acronym or banner,” not worried about “attack[ing] Power: 
[rather] they try to disturb it as little as possible in order to conserve the 
tiny spaces they find themselves struggling in—or believing they are strug-
gling in.” It was, then, a movement that “has inherited ideas, analyses and 
very specific experiences, but it does not have any direct relationship with 
struggles” (“Fictitious Movement and Real Movement,” Jean Weir trans. 
modified to accord with Amorós’ text). The tangle of agreements and orga-
nizational procedures allowed those responsible for a small bureaucracy to 
paralyze any initiative that deviated from the official line, which is why the 

2



organizational question was the main casus belli between the immobile older 
militants and the new active generation. The Italian Anarchist Federation was 
organized on the basis of an “associative pact” written by Malatesta himself. 
Inasmuch as it was a “synthesis” organization, anarchists of all tendencies 
were included, although not anarchists of all tactics, since these were con-
veniently redirected through the congresses, where “small centers of power” 
controlled, judged, condemned or absolved minorities. The youth defended 
a flexible structure of “affinity groups” with neither program, nor rules, nor 
committees, nor any criterion of unity other than individual autonomy and 
personal responsibility. Critical of the unions, they promoted small organi-
zations at the base independent of any political or union structure, such as 
the Autonomous Movement of Turin Railway Workers—the ideal means for 
anarchist intervention in struggles. Bonanno affirmed: “We are partisans of 
organization. [...] But organization cannot be a thing in itself, isolated from 
the struggle, an obstacle to be overcome before gaining access to the area of 
the class clash” (ibid). However, the question that most separated the older 
libertarians from the youth was that of revolutionary violence. At a time when 
the Italian bourgeoisie was experimenting with terror, the problem of a violent 
response was impossible to ignore, and armed struggle or attentats were but 
facets of this problem. The official militants not only avoided getting involved 
in such debates, but also tried to isolate them, using calumny and manipula-
tion against anyone who suggested that they needed to happen. A moment 
had arrived in which what brought young anarchists together with the FAI was 
much less than what distanced them. The splits were not long in coming. The 
breaks began in 1969; some impatient people joined Lotta Continua or Potere 
Operaio, while others set up the Federated Anarchist Groups and published 
A Rivista Anarchica, which for years was the magazine of “alternative” anar-
chists. An interesting contribution that they made was the critique of “tech-
nobureaucracy” and the new “managerial” capitalism, a sort of carbon copy 
of John Burnham’s The Managerial Revolution, which Bonanno studied and 
popularized in later writings. A third current was made up of those inspired 
by the Platform of Arshinov and Makhno, like the French ORA, advocating an 
even more rigid and above all more vanguardist organization, a guardian of 
the principles of an old and protected anarchism.

However, splits aside, the main problem for the FAI from 1968 on seems 
to have been Situationist ideas, those true solvents of stereotypical militant 
slogans and anarcho-syndicalist/antimarxist commonplaces that cemented 
together a stagnant and paralyzing idea-space, incapable of realizing a uni-
tary and radical critique of the new class society with which to orient struggles 

3

tanto que organismo “de síntesis”, en ella tenían cabida los anarquistas de 
todas las tendencias, aunque no todas las tácticas, pues éstas eran con-
venientemente reconducidas en los congresos, donde “pequeños centros 
de poder” controlaban, juzgaban, condenaban o absolvían a las minorías. 
Los jóvenes defendían una estructura flexible de “grupos de afinidad”, sin 
programa, reglamentos, o comités, ni más nexo de unión que la autono-
mía individual y la responsabilidad personal. Críticos con los sindicatos, 
promovían pequeñas organizaciones de base independientes de cualquier 
estructura política o sindical como por ejemplo el Movimiento Autónomo de 
los Ferroviarios de Turín, medio óptimo de intervención de los anarquistas 
en las luchas. Bonanno afirmaba: “Nosotros somos partidarios de la orga-
nización, pero la organización puede ser un problema en sí misma, aislada 
de la lucha; un obstáculo para acceder al combate de clase”. Sin embargo 
la cuestión que más separaba a los viejos libertarios de los jóvenes era la 
de la violencia revolucionaria. En un momento en que la burguesía italiana 
experimentaba con el terror, el problema de la respuesta violenta, del que la 
lucha armada o los atentados no eran sino aspectos imposibles de ignorar. 
Los militantes patentados no sólo evitaban comprometerse en tales debates 
sino que intentaban aislar mediante calumnias y maniobras a quien insinuara 
su necesidad. Se había llegado a un punto en que lo que unía a los jóvenes 
libertarios con la FAI era mucho menos que lo que les distanciaba, así que las 
escisiones no se hicieron esperar. Desde 1969 se sucedieron las rupturas; 
hubo impacientes que se afiliaron a Lotta Continua o a Potere Operaio, mien-
tras que otros fundaron los Grupos Anarquistas Federados y publicaron “A 
Rivista Anarchica”, que durante años fue la tribuna de los anarquistas “alter-
nativos”. Una interesante aportación que hicieron fue la crítica de la “tecno-
burocracia” y del nuevo capitalismo “gerencial”, trasunto de “La Revolución 
de los managers”, de John Burnham, de la que Bonanno tomará nota y divul-
gará en escritos posteriores. Una tercera corriente quedó constituida por 
quienes se inspiraban en la Plataforma de Archinoff y Makhno, como la ORA 
francesa, propugnando una organización aún más rígida y sobre todo más 
vanguardista, guardiana de los principios de un anarquismo tutelado. 

Sin embargo, dejando aparte las escisiones, el principal problema de la 
FAI a partir de 1968 parece haber sido las ideas situacionistas, verdadero 
disolvente de las consignas estereotipadas militantes y de los tópicos anar-
cosindicalistas y antimarxistas que cimentaban un ideario estancado y para-
lizante, incapaz de realizar una crítica unitaria y radical de la nueva sociedad 
de clases con la que orientarse en las luchas contra el Poder renovado. La 
Internacional Situacionista, que contaba con una sección italiana, había 

3



terminado por encarnar la figura del “mal histórico” ante los propietarios de la 
FAI, ideólogos de un determinado “anarquismo” perfectamente compatible 
con una sociedad de clases modernizada. La tensión entre los propietarios y 
un sector contestatario en constante ebullición que les acusaba de burocra-
tismo e ideología y que proponía una crítica de la vida cotidiana, hablaba de 
consejos obreros o defendía métodos violentos, provocó un reflejo defensivo 
entre los primeros de tipo paranoico. Los burócratas faistas se sentían infil-
trados por misteriosos agentes situacionistas y reaccionaron convocando 
un congreso, el décimo, que se celebró en Carrara el 10 de abril de 1971, 
dedicado íntegramente a combatir el fantasma de la I.S. El congreso tomó 
la decisión de excluir a los “anarcosituacionistas” para evitar que el ejemplo 
cundiese en los grupos y federaciones locales. La insignificante FAI, obse-
sionada por lo que no eran más que los efectos antiburocráticos del primer 
estadio de la autonomía proletaria, permanecía ciega ante el verdadero peli-
gro, el de la instrumentalización del movimiento libertario por los servicios 
secretos del Estado italiano. En efecto, las bombas fascistas de Milán del 29 
de abril y las de Piazza Fontana del 12 de diciembre de 1969 fueron atribuidas 
por la policía a los anarquistas. Uno de ellos, Giuseppe Pinelli, fue arrojado 
por la ventana de una comisaría y otro, Pietro Valpreda, fue escogido como 
cabeza de turco de los atentados. El asunto trascendía los medios liberta-
rios y puso en tensión a toda la sociedad. Para exacerbar más los ánimos en 
mayo de 1972 el anarquista Franco Serantini fue apaleado hasta la muerte 
por la policía en una manifestación y el comisario Calabresi, responsable de 
la muerte de Pinelli, fue ejecutado por un comando al cabo de unos días. 
La FAI, alarmada por los acontecimientos, no dudó en distanciarse de las 
respuestas violentas a la represión llegando a condenar los atentados y 
las bombas contra la policía y la magistratura. Bonanno, que había conde-
nado el bombazo en la Cuestoría de Milán un año antes, tuvo una actitud 
opuesta hecha constar en las páginas de “Sinistra libertaria”, publicación de 
la que era responsable, firmando un artículo titulado “Yo maté al comisario 
Calabresi”, sentido del humor y valentía que le valió en octubre de 1972 una 
condena de dos años y dos meses por “apología del delito”. 

Cabe pensar que leyó bastante en el trullo porque en 1974 publicó algunos 
folletos sobre el Estado, la abstención y la revolución. A estas alturas ya creía 
haber arrojado a la balanza de las justas teóricas el peso decisivo de su pen-
samiento, editando de su bolsillo una espesa antología titulada “Autogestión 
y anarquismo”. Al años siguiente dio a imprimir el libro “Autogestión y anar-
quismo” confeccionado a la manera de cortar y pegar (editado también en
España), mientras seguía con sus artículos para la revista teórica bimestral 

4

against the new form of Power. The Situationist International, which had an 
Italian section, had ended up embodying the figure of “historical evil” for the 
officials of the FAI, ideologues of a certain “anarchism” that was perfectly 
compatible with a modern class society. The tension between the officials 
and a contestatory sector in constant ferment that accused them of bureau-
cratism and ideology and that advocated a critique of everyday life, spoke of 
workers’ councils, or defended violent methods, provoked a paranoid sort of 
defensive reflex among the former. The FAI bureaucrats felt themselves infil-
trated by mysterious Situationist agents and reacted by calling for a congress, 
the tenth, in Carrara, April 10, 1971, dedicated entirely to combatting the 
phantom of the SI. The congress decided to exclude the “anarchosituation-
ists” to prevent their example from spreading to local groups and federations. 
The insignificant FAI, obsessed by what were ultimately just the antibureau-
cratic effects for the first stage of proletarian autonomy, remained blind 
before the true danger: the instrumentalization of the anarchist movement 
by the secret services of the Italian State. Indeed, the police blamed the fas-
cist bombs in Milan (April 29 1969) and Piazza Fontana (December 12 1969) 
on anarchists. One of them, Giuseppe Pinelli, was thrown through the window 
of a police station; another, Pietro Valpreda, was chosen as the scapegoat of 
the attentats. The issue went beyond the libertarian media and had the entire 
society in a state of tension. To aggravate people’s morale even more, in May 
of 1972 the anarchist Francesco Serantini was beaten to death by the police 
at a demonstration, and Chief Superintendent Calabresi, the one responsible 
for Pinelli’s death, was executed by a commando unit a few days later. The 
FAI, alarmed by these events, did not hesitate to distance itself from violent 
responses to repression, even condemning the attentats and bombs against 
the police and the magistrature. Bonanno, who had condemned the bomb-
ing of the Milan Police Command a year earlier, had the opposite attitude, 
as documented in the pages of his publication Sinistra Libertaria, signing his 
name to an article entitled “I Killed Chief Superintendent Calabresi.”1 For this 
sense of humor and courage, in October of 1972, he was awarded a sentence 
of two years and two months for “defense of the crime.”

He probably read a lot in the hole, because in 1974 he published some 
pamphlets on the State, abstention, and revolution. Around this time he 
1 There may be some confusion here on Amorós’ part. Bonanno was jailed in 
October 1972 for an article in Sinistra Libertaria, but the Milan Police Command 
was bombed in 1973, so the article in question would have been published later—
presumably after Bonanno was free. Additionally, the article Amorós seems to be 
referring to bears the significantly different title “I Know Who Killed Chief Superin-
tendent Calabresi.”

4



seems to have believed he had thrown the decisive weight of his thought on 
the theoretical scales of justice, compiling a cut-and-paste anthology enti-
tled Self-Management and Anarchism at his own expense. The following year 
he had the book printed (and also made available in Spain), while he contin-
ued writing articles for the bi-monthly theoretical magazine Anarchismo that 
he had founded in Catania. He justified the rejection of dialectical method on 
the grounds that it goes hand in hand with “authoritarian” forms of thought 
that correspond to authoritarian forms of action (“Economic Crisis and 
Revolutionary Possibility”). Marx is not useful for Bonanno, not even as a critic 
of economics, since his thought is philosophical, Hegelian, and therefore 
“smells like metaphysics.” Allergic to philosophical terminology, he dares to 
describe Marx’s work as “a program that has its roots in the Protestant mysti-
cism of the Middle Ages” (“After Marx, Autonomy”) which could be consid-
ered an opinion if it were not for the fact that Protestantism has nothing to do 
with mysticism and did not take place in the Middle Ages. Bonanno always 
has the problem of those who have to discuss everything, whether or not 
they know what they are talking about, and ridiculous slips appear frequently 
in his extensive work. He could have easily appreciated the role of classical 
German philosophy in the formation of revolutionary thought by clinging to 
Bakunin, an insuperable exponent of Hegel’s influence. His critique of syn-
dicalism repeats something known since May ‘68: “Old-style capitalism has 
given way to a new managerial version. It is perfectly well aware that its best 
friend and ally is the trade union” (“A Critique of Syndicalist Methods,” 1975). 
The rest does not differ from what councillist Marxists used to say (he even 
cites Pannekoek); he just extends it to anarchist unions. However, he does 
not bother with workers’ councils, assemblies, committees, and other forms 
of horizontal coordination, since Bonanno is not interested in the working 
class “in itself”, but rather how anarchism is articulated in its self-organi-
zation. Anarchists are not to inject their ideas into the masses from outside, 
through propaganda: “[The revolutionary anarchist project] starts from the 
specific context of actual struggles... Above all this cannot be the product of 
the minority. It is not elaborated by the latter inside their theoretical edifice, 
then exported to the movement in one block or in pieces... . It is necessary to 
start from the actual level of the struggle, from the concrete, material level of 
the class clash, building small autonomous base organisms that are capable 
of placing themselves at the point of concurrence between the total vision of 
liberation and the partial strategic vision that revolutionary collaboration ren-
ders indispensible” (Bonanno, “Fictitious Movement and Real Movement”). 
In 1975 Bonanno thought (and he was right) that Italian society was in a 

5

“Anarchismo”, fundada por él mismo en Catania. Justifica el rechazo al método
dialéctico por ir de la mano de formas “autoritarias” de pensamiento que 
corresponden a formas autoritarias de acción (“Crisis económica y posibili-
dad revolucionaria”). Marx no resulta útil para Bonanno ni siquiera como crítico 
de la economía pues su pensamiento es filosófico, hegeliano, y por lo tanto 
“huele a metafísica”. Alérgico a la terminología filosófica, se atreve a calificar
la obra marxista de “un programa que tiene sus raíces en el misticismo protes-
tante de la Edad Media” (“Después de Marx, autonomía”) lo que podía consi-
derarse una opinión si no fuera porque el protestantismo ni tiene que ver con 
la mística, ni sucedió en la Edad Media. Bonanno tendrá siempre el problema 
le quienes han de hablar de todo, sepan o no sepan, y con alguna frecuencia 
aparecerán deslices ridículos en su extensa obra. Podía con facilidad haber 
reparado en el papel desempeñado por la filosofía clásica alemana en la for-
mación del pensamiento revolucionario teniendo tan a mano a Bakunin, un 
exponente inmejorable de la influencia de Hegel. Su crítica del sindicalismo 
repite algo sabido desde Mayo del 68: “el capitalismo al viejo estilo ha dejado 
lugar a una nueva versión gerencial. Es perfectamente consciente de que su 
mejor amigo y aliado es el sindicato” (“Una crítica de los métodos sindicalis-
tas”, 1975). Por lo demás no difiere de la que decían los marxistas consejistas
(llega a citar a Pannekoek), sólo que la hace extensible a los sindicatos liberta-
rios. Sin embargo no se entretiene en los consejos obreros, las asambleas, los 
comités y demás formas de coordinación horizontal pues a Bonanno no le inte-
resa la clase obrera “en sí”, sino la manera como el anarquismo se articula en
su autoorganización. Los anarquistas no han de inyectar sus ideas a las masas 
desde fuera, mediante la propaganda: “el proyecto revolucionario anarquista
parte del contexto esfecífico de la realidad de las luchas. No es un producto de 
la minoría, no es elaborado por ésta y exportado al movimiento de los trabaja-
dores que lo adquiere en bloque o a plazos (...) es necesario partir del nivel real 
de las luchas, del nivel concreto y material del combate de clase construyendo
pequeños organismos de base, autónomos, capaces de colocarse en el punto 
de coincidencia entre la visión total de liberación y la visión estratégica par-
cial que la colaboración revolucionaria hace indispensable” (“Movimiento fic-
ticio y movimiento real”). En 1975 Bonanno consideraba ( y tenía razón) que la 
sociedad italiana atravesaba una fase prerrevolucionaria, por lo que lo funda-
mental era la organización autónoma de los trabajadores, para la que se nece-
sitaban “núcleos autónomos de base”, o “núcleos obreros autónomos”, que 
no eran otra cosa que “pequeñas organizaciones autónomas de base dedica-
das a la lucha radical contra las actuales estructuras de producción” (“Una 
crítica de los métodos sindicalistas”). Esos núcleos constituían el punto de 

5



encuentro entre los anarquistas y el proletariado. Desconfiaba de estructuras 
más amplias como las asambleas obreras porque coartaban la autonomía de 
los grupos y podían ser fácilmente manipuladas por burócratas y demagogos. 
No se definió demasiado sobre los pasos siguientes hasta que un salto cuali-
tativo en la conflictividad social puso sobre el tapete la cuestión de las armas. 

A mediados de los años setenta el Estado italiano se había debilitado en 
grado máximo y había revelado su flaqueza recurriendo a los montajes terro-
ristas que señalaban enemigos ficticios, con la complicidad de los medios 
de comunicación y los estalinistas. Las tentativas de reestructuración indus-
trial agravaban la revuelta social que pasaba de las fábricas a la calle. En 
palabras de Bonanno, “el movimiento revolucionario, incluyendo el anar-
quista, estaba en una fase de desarrollo y todo parecía posible, incluso la 
generalización del conflicto armado.” La existencia de un partido militarizado 
como las Brigadas Rojas, provocaba en los medios antiautoritarios el temor a 
que éste tomara la dirección de las luchas. El debate sobre alternativas 
armadas libertarias dio lugar en 1977 al nacimiento de Azione Rivoluzionaria, 
“una estructura combatiente lo más abierta posible a la base”. La crítica de 
las armas, “la única fuerza que puede hacer creible cualquier proyecto” 
según A.R., alcanzaba niveles de enfrentamiento, no ya en la FAI (que, más 
interesada en el sindicalismo que en la revolución, obviamente condenaba la 
lucha armada), sino entre los mismos revolucionarios. Para unos se trataba 
de una violencia separada que no favorecía el enfrentamiento de clase sino 
el espectáculo del enfrentamiento, contribuyendo a criminalizar el “movi-
miento de la autonomía” y a provocar su represión. Para A.R. el movimiento 
no hubiera sido tomado en serio y seriamente temido si no fuera por la guerri-
lla armada. Era lógico que la represión sucediese a la ofensiva revolucionaria 
hubiese o no guerrilla, pero gracias a que ésta hizo de pararrayos echándose 
encima al aparato represivo, el movimiento todavía conservaba sus sedes, 
sus periódicos y sus radios. La respuesta de Bonanno fue primero el texto 
“Movimiento y proyecto revolucionario”, seguido por el libro “El goce 
armado”, muy impactante en su momento debido más que a la rotura de 
tabúes militantes, al hecho de estar prohibido al poco de publicarse (en la 
concentración de Bolonia fueron repartidos o vendidos cerca de tres mil). 
Hubo una edición española que llevó por título “El placer armado”. El libro no 
contiene ningún análisis del momento, ni discute seriamente de armas: no 
es un libro de estrategia sino de principios. La novedad no reside en su con-
tenido, recuperado de la obra del grupo “Comontismo” (1972-1974) y de los 
escritos del ex situacionista Raoul Vaneigem, “Terrorismo y revolución” 
(1972) y “De la huelga salvaje a la autogestión generalizada” (1974), de 

6

pre-revolutionary phase, so the fundamental thing was the autonomous 
organization of workers, for which “autonomous base nuclei” or “autono-
mous worker nuclei” were necessary: these were just “small autonomous 
base organizations dedicated to the radical struggle against the present 
structures of production” (“A Critique of Syndicalist Methods”). These nuclei 
would be the place where anarchists met the proletariat. He distrusted larger 
structures such as workers’ assemblies, since they restricted the autonomy 
of groups and could be easily manipulated by bureaucrats and demagogues. 
He did not say much about the steps that came after that—and then a quali-
tative jump in social tensions put the question of arms on the table.  

In the mid-70s the Italian state had weakened to the extreme. It revealed 
its frailty by recurring to staging terrorist acts that pointed to fictitious ene-
mies with the complicity of the mass media and the Stalinists. The attempts 
at industrial restructuration aggravated social revolt, which moved from the 
factories to the street. In Bonanno’s words, “the revolutionary movement, 
including the anarchist movement, was in a phase of development, and any-
thing seemed possible, including the generalization of armed conflict.” The 
existence of a militarized party like the Red Brigades provoked in anti-author-
itarian milieus the fear that it would seize control of struggles. The debate on 
armed libertarian alternatives gave birth in 1977 to Azione Rivoluzionaria (AR), 
“a combat structure as open as possible to the base.” The critique of arms, 
“the only force that can make a project credible” according to AR, was reach-
ing the level of open confrontation among revolutionaries (no longer in the 
FAI, which, much more interested in syndicalism than revolution, obviously 
condemned armed struggle). Some saw it as a separated violence that did 
not lead to class conflict but to the spectacle of conflict, contributing to 
criminalize the “autonomist movement” and to provoke its repression. For AR 
the movement would not be taken seriously, and seriously feared, without an 
armed guerilla. It was logical for repression to follow the revolutionary offen-
sive, guerilla or no guerilla, but thanks to the guerilla’s role as lightning rod, 
throwing itself onto the repressive apparatus, the movement still had its 
bases, its newspapers, and its radio stations. Bonanno’s first response was 
the text “Revolutionary Movement and Project,” followed by the book Armed 
Joy, which had a great impact in its time owing less to breaking militant 
taboos than to being banned soon after publication (in Bologna close to 
three thousand were distributed or sold). There was a Spanish edition called 
Armed Pleasure. The book has no analysis of the moment, nor does it seri-
ously discuss weapons: it is a book of principles, not strategy. Its novelty is 
not in its content, recuperated from the Comontismo group (1972-1974) and 

6



the writings of the ex-Situationist Raoul Vaneigem (“Terrorism and Revolution” 
(1972) and “From the wildcat strike to generalized self-management” (1974), 
which were quite popular in Italy) but in that it brings together and, with a 
superficial touch appropriate for any and all readers, deals with every issue 
that could concern rebels who do not particularly like to read and for whom 
revolution is a kind of generalized open bar party. Despite some disdainful 
words he has for May ‘68, his language is prositu: revolution is a festival, 
never work, self-management is the self-management of exploitation, strug-
gle is pleasure, play is a weapon, destruction of the commodity, etc. The 
word spectacle is repeated dozens of times, while references to the State, 
more appropriate for anarchists, are minimal. On some pages, Bonanno 
feigned, in Vaneigemese, to “oppose the non-work aesthetic to the work 
ethic.” Although not long before, he had fought for the “autonomous organi-
zation of production,” now “The only way for the exploited to escape the glo-
balizing project of capital is through the refusal of work, production and 
political economy (...) The revolution cannot be reduced to a simple reorgani-
zation of work. ... The revolution is the negation of labor and the affirmation of 
joy.” Despite having dedicated a book to the idea that the expropriated 
should reappropriate the totality of the productive process, that is, self-man-
agement, now he condemned it as a mystification: “If the struggle is victori-
ous the self-management of production becomes superfluous, because 
after the revolution the organization of production is superfluous and coun-
ter-revolutionary.” Someone looking for an outline of strategy or just practical 
ideas to face the immediate problems of that revolution which in 1977 was 
played for double or nothing was not going to find them in the book, always 
one mystification ahead, including the parts about armed struggle. Besides 
congratulating himself for violence against the police, bosses, or the journal-
ists of power, and that bit about “hurry to arm yourself,” he warned against 
making the machine gun sacred, since armed struggle did not represent “the 
entirety of the revolutionary dimension.” In any case it was unquestionable, 
since any criticism of it would help “the torturers”: “When we say the time is 
not ripe for an armed attack on the State we are pushing open the doors of 
the mental hospital for the comrades who are carrying out such attacks.” 
And that’s all: a call to have a good time and leave the armed groups be while 
the Italian proletariat faced the choice of abolishing work or continuing to 
work. Bonanno, since the pages of Anarchismo, had affirmed the generaliza-
tion of illegal behavior and the pre-revolutionary slant of the moment, but the 
guerilla organization AR ironized about the purely literary character of the 
positioning of the “critical critique of Catania” that “will finally clarify what 

7

mucho éxito en Italia, sino en que reune y trata con una superficialidad apta 
para todos los públicos de todos los temas que podían preocupar a rebeldes 
a quienes no gustase demasiado leer y para quienes la revolución no fuese 
algo muy diferente de una especie de barra libre generalizada. A pesar de 
unas palabras desdeñosas que dedica a Mayo del 68 su lenguaje es prositu: 
la revolución es una fiesta, no trabajar jamás, la autogestión es la autoges-
tión de la explotación, la lucha es placer, el juego es un arma, destrucción de 
la mercancía, etc. La palabra espectáculo se repite docenas de veces, mien-
tras que las referencias al Estado, más propias de los anarquistas, son míni-
mas. En algunas páginas Bonanno pretendía en lenguaje vaneigemiano 
“oponer la estética del no trabajo a la ética del trabajo”. Aunque no hacía 
mucho que luchaba por la “organización autónoma de la producción”, ahora 
“El único camino que los explotados pueden tomar para escapar del pro-
yecto globalizador del capital es el que pasa por el rechazo del trabajo, de la 
producción y de la economía política (...) la revolución no puede reducirse a 
una simple modificación de la organización del trabajo... la revolución será 
siempre y solamente negación del trabajo, la afirmación del placer.” A pesar 
de haberle dedicado un libro a la idea según la cual los expropiados se rea-
propian de la totalidad de proceso productivo, es decir, a la autogestión, 
ahora la condenaba como una mistificación: “Realizada victoriosamente la 
lucha, la autogestión de la producción se vuelve superflua, porque después 
de la revolución la organización de la producción se vuelve superflua y cont-
rrevolucionaria.” Si alguien buscaba un esbozo de estrategia o simplemente 
ideas prácticas para encarar los problemas inmediatos de la revolución que 
en 1977 se jugaba a doble o nada, no los iba a encontrar en el libro, todo él 
una mistificación de más, incluso en lo concerniente a la lucha armada. 
Aparte de felicitarse por la violencia contra la policía, los patronos o los 
periodistas del poder y de decir eso de “date prisa en armarte”, advertía 
contra la sacralización de la metralleta, pues la lucha armada no represen-
taba “toda la dimensión revolucionaria”. De todas formas era incuestiona-
ble, pues cualquier crítica al respecto hubiera favorecido a “los torturadores”: 
“Cuando decimos que el tiempo no ha llegado para atacar con armas al 
Estado estamos abriendo las puertas del manicomio para aquellos camara-
das que realizan tales acciones.” Y nada más, un llamamiento a pasarlo bien 
y a dejar tranquilos a los grupos armados mientras el proletariado italiano se 
encontraba ante la disyuntiva de abolir el trabajo o seguir trabajando. 
Bonanno, desde las páginas de “Anarchismo”, constataba la generalización 
del comportamiento ilegal y el sesgo prerrevolucionario del momento, pero la 
organización guerrillera A.R. ironizaba sobre el carácter puramente literario 

7



del posicionamiento de la “crítica crítica de Catania”, que “por fin quiere 
aclarar lo que deberían ser las tareas revolucionarias de los anarquistas. 
Dadas las premisas sería de esperar una respuesta de este tipo: los anar-
quistas habrán de empezar a rebelarse. Nada de eso: los anarquistas habrán 
de empujar a los explotados a rebelarse. Si lo interpretamos con maldad eso 
querrá decir: la vieja cantinela, los leninistas, los estalinistas, los obreristas 
se rebelan ¿por qué los anarquistas se limitán a empujar a los demás a 
hacerlo?¿Quién les empujará a la vez? ¿No estarán de nuevo fuera de la his-
toría? Una interpretación benévola: empujar a los explotados a rebelarse de 
la única manera posible, es decir, rebelándose ellos, no con ríos de tinta...» 
(A.R. , «El Movimiento de 1977 y la guerrilla»). La huelga general no tuvo lugar, 
quedando los grupos armados y los elementos irrealistas como Bonanno 
cada vez más aislados. Aunque el reflujo del movimiento de 1977 dejó la 
lucha armada como única salida para muchos rebeldes, no hubieron los diez, 
cien, mil núcleos armados que anunció A. R. en su declaración fundacional. 
Los sindicatos impusieron el orden en las fábricas y la policía, en la calle. El 
Estado se reforzó y los comportamientos ilegales fueron duramente reprimi-
dos. Se produjeron oleadas de detenciones; la lucha armada se disolvió 
como un azucarillo en el agua. En 1979 la mayoría de miembros de Azione 
Rivoluzionaria cayeron presos y desde las celdas dieron punto final a la gue-
rrilla, pasando algunos a la organización leninista Prima Linea, cosa que des-
pertaba dudas sobre la firmeza ideológica de aquella organización, tan 
rotundamente afirmada en sus octavillas y comunicados. A finales de 1977 
Bonanno fue arrestado por «El Gozo armado» y condenado el 30 de noviem-
bre de 1979 a un año y medio de cárcel por haberlo escrito. Lejos de acobar-
darse o de arrepentirse, se solidarizó con los activistas prisioneros, incluso 
con los de B.R. o los P38, arremetiendo públicamente contra Amedeo Bertolo 
y Paolo Finzi que desde «A Rivista Anarchica» se habían despachado a gusto 
contra su recensión de un libro sobre Emile Henry. Era la primera vez que le 
atacaban públicamente desde una tribuna anarquista y le restregaban su 
exhibicionismo en las reuniones. Bonanno aprovechó la ocasión para tratar 
la cuestión de la violencia de clase sin entretenerse en moralismos sospe-
chosos: «Terrorista no es el que se enfrenta al poder con violencia para des-
truirlo, sino el que emplea medios violentos y crueles para asegurar la 
continuidad de la explotación. Por eso, ya que solo una pequeña minoría se 
interesa en dicha continuidad (patronos, fascistas, políticos de cualquier 
tipo y color, sindicalistas, etc.), es lógico deducir que los «verdaderos» terro-
ristas son estos últimos, en cuanto que emplean medios violentos para per-
petuar la explotación. Y la violencia de esta gente se realiza en la fuerza de 

8

the revolutionary tasks of anarchists are. Given the premises, we should 
expect this kind of response: anarchists should bring the exploited to revolt. 
If we interpret that with ill will, this will mean: the old guard, the Leninists, the 
Stalinists, the workerists, all revolt. Why do anarchists limit themselves to 
bringing others to do it? Who will push them? Are they not once again outside 
of history? A well-meaning interpretation: to push the exploited to revolt in 
the only possible way, that is, to revolt themselves, not with rivers of ink...” 
(AR, “The Movement of ‘77 and the Guerrilla”). The general strike never hap-
pened, so that armed groups and unrealistic elements like Bonanno were 
more and more isolated. Although the ebb of the movement of 1977 left 
armed struggle as the only way out for many rebels, there were never the ten, 
one hundred, one thousand armed nuclei that AR announced in its founding 
statement. The unions imposed order in the factories and the police imposed 
it in the streets. The State reinforced itself; illegal acts were harshly repressed. 
There were waves of detentions; armed struggle dissolved like a sugar cube 
in water.  In 1979, most of the members of AR were imprisoned and, from their 
cells, announced the guerilla was over. Some went over to the Leninist orga-
nization Prima Linea, which produced doubts about the ideological steadi-
ness of the former organization, so roundly proclaimed in their leaflets and 
communiqués. At the end of 1977, Bonanno was arrested for Armed Joy and, 
on November 30, 1979, condemned to a year and a half of prison for having 
written it. Far from cowering or repenting, he made common cause with activ-
ist prisoners, such as those of the Red Brigades or the P38, publically lashing 
out against Amadeo Bertolo and Paolo Finzi, who, in A Rivista Anarchica, had 
gone all out in attacking his review of a book on Emile Henry. It was the first 
time he had been publically attacked in an anarchist newspaper; they laid 
into him for showing off in meetings. Bonanno took advantage of the occa-
sion to deal with the question of class violence minus suspicious moralizing: 
“A terrorist is not someone who confronts power with violence in order to 
destroy it; it is one who uses violent and cruel means to secure the continu-
ance of exploitation. That is why, since only a small minority is interested in 
that continuance (bosses, fascists, politicians of every stripe, union officers, 
etc.) it is logical to deduce that the ‘true’ terrorists are the latter, insofar as 
they use violent means to perpetuate exploitation. These people’s violence 
is carried out in the force of laws, in prisons, in the obligation to work, in the 
automatic mechanism of exploitation. The rebellion of the exploited is never 
terrorism.” (“Of the Terrorism of some Idiots and Other Matters,” 1979). 
Assimilating constraints to extreme forms of oppression, he identifies it all 
with terrorism: “Let us say that a terrorist must be one who terrorizes another, 

8



one who tries to obtain something by imposing their point of view with actions 
that sow terror. Thus, it is clear that power terrorizes the exploited in a hun-
dred ways. They are afraid of not working, of poverty, of laws, of the cops, of 
public opinion; they suffer from a compact psychological terrorism that 
reduces them to a state of almost complete submission in the struggle 
against power. That is terrorism” (ibid). However, Bonanno does not end up 
endorsing armed struggle, still debatable at the strategic level, and even less 
the necessity of an “armed party.” What he rejects is the contrast, which he 
considers Manichean, between armed struggle and mass struggle, because 
it would lead to the delegitimation and criminalization of those who practice 
the former. He posed the question so as not to answer it: armed struggle is a 
respectable option, with which one could agree or disagree, but that no 
guardian of anarchy could cast out of the temple. It was not all good, it was 
not all bad; but it was always ethically justifiable. This issue would end up as 
his specialty, but he was not content with that. Around that time his thinking 
took on a worrisome degree of confusion and lack of style. Bonanno came 
down with a case of graphomania. With great confidence, he took on any 
issue, using a sententious tone that aspired to a sense of profundity and 
abundant allusions that made it seem he knew more than what he let on—
typical tricks to impress less demanding readers. Facts were not of great 
importance and he rarely appealed to them as a basis for his peremptory 
assertions. If he mentioned the “real movement,” it was as a simple com-
monplace of his convoluted rhetoric. He would move from one issue to 
another between outbursts, topics, gratuitous affirmations, and, once in a 
while, some truth half drowning in so much phraseology, stringing it all 
together without the least logical sequence. The end was the beginning: 
insurrectional action. We can gather examples of his nonsense by the dozen, 
but it is enough to glance at “The Bathwater and the Baby,” in which he 
attempted to liquidate his badly digested Situationism, the “movement,” the 
dialectic, and Marxism, among other things. The fact that Bonanno dis-
counted theoretical activity if it did not lead to immediate and overwhelming 
action did not save him from becoming one of those (to say it in his own 
words) “lovers of the pen, who produce analysis like Fiat produces 
automobiles.”

In May 1980, the police carried out a raid against the anarchists asso-
ciated with the magazine Anarchismo. Bonanno and his comrades were 
accused of belonging to AR, but the set-up failed in the drill stage. The end 
of the revolutionary movement came about in the midst of an endless stream 
of informants and reformed repentants. Toni Negri himself was at the head of 

9

las leyes, en las prisiones, en la obligación de trabajar, en el mecanismo 
automático de la explotación. La rebelión del explotado nunca es terro-
rismo.» («Del terrorismo de algunos imbéciles y de otras cosas», 1979). Al 
asimilar los condicionantes a las formas extremas de opresión, identifica 
ésta sin más con terrorismo: «Anotemos que terrorista debe de ser el que 
aterroriza a otro, el que trata de obtener cualquier cosa imponiendo su punto 
de vista con acciones que siembran el terror. Así, resulta claro que el poder 
aterroriza a los explotados de cien maneras. Estos tienen miedo de no traba-
jar, de la miseria, de las leyes, de los carabiniere, de la opinión pública; sufren 
un terrorismo sicológico compacto que le reduce a una situación de sumi-
sión casi total en la lucha contra el poder. Esto es terrorismo» (íbidem). Sin 
embargo Bonanno no llegaba a aprobar la lucha armada, todavía discutible a 
nivel estratégico, y menos aún la necesidad de un «partido armado.» Lo que 
rechazaba era la contraposición que consideraba maniquea entre lucha 
armada y lucha de masas, porque conducía a la desautorización y criminali-
zación de los que practican la primera. Planteaba la cuestión para no resol-
verla. Así pues, la lucha armada era una opción respetable con la que se 
podía o no estar de acuerdo, pero a la que ningún guardián de la anarquía 
podía arrojar del templo. Ni toda era buena, ni toda era mala, aunque, siem-
pre, éticamente justificable. El tema acabaría siendo su especialidad, pero 
no se contentaba con eso. Para entonces su pensamiento adquiría un nivel 
de confusión y una falta de estilo preocupantes. Bonanno había enfermado 
de grafomanía y con la mayor desenvoltura atacaba cualquier asunto, con un 
tono sentencioso que pretendía producir sensación de profundidad y con 
alusiones abundantes para aparentar saber más de lo que decía, trucos 
habituales para dejar boquiabierto a un lector poco exigente. Los hechos 
eran tenidos en poco y apenas recurría a ellos para fundamentar sus peren-
torios asertos. Si mencionaba el «movimiento real» era como simple lugar 
común de su retórica alambicada. De una cosa iba a otra entre una exabrup-
tos, tópicos, afirmaciones gratuitas y, de cuando en cuando, alguna verdad 
medio ahogada entre tanta frase, ensartándolo todo sin el menor encadena-
miento lógico. El final era el principio: la acción insurreccional. Podemos 
recoger ejemplos de su insensatez a docenas; pero bastaría echar un vistazo 
a «El agua sucia y el niño», donde aspiraba a liquidar entre otras cosas su 
situacionismo mal digerido, el «movimiento», la dialéctica y el marxismo. El 
hecho de que Bonanno despreciara la actividad teórica si no desembocaba 
en la acción inmediata y contundente, no le ahorraba la conversión en, por 
decirlo con sus propias palabras, uno de esos «aficcionados a la pluma, que 
producen análisis como la Fiat automóviles.»

9



En mayo de 1980 la policía realizó una razzia contra los anarquistas vincu-
lados a la revista «Anarchismo». Bonnano y sus compañeros fueron acusa-
dos de pertenecer a Azione Rivoluzionaria, pero el montaje resultó fallido en 
la misma fase de instrucción. El final del movimiento revolucionario se pro-
dujo en medio de un sinfín de délatores y arrepentidos. El mismo Toni Negri 
encabezó a los «disociados», aquellos que se comprometían a no combatir 
jamás al Estado a cambio de beneficios penitenciarios, y se apuntó al coro 
de los que pedían amnistía. Bonanno arremetió justamente contra todos 
en el librito de 1984 titulado «Y nosotros estaremos siempre dispuestos a 
empadronarnos nuevamente en el cielo», lo que le valió otro proceso. De la 
fácil derrota de los revolucionarios sacó conclusiones que iban en sentido 
opuesto al de las organizaciones anarquistas supervivientes, pues apunta-
ban hacia la acción violenta contra las personas y objetos que encarnaban 
la represión, la justicia burguesa, la tecnoburocracia, el sindicalismo y el 
capitalismo, todo lo cual debía «traducirse en actos precisos, en actos de 
ataque, no sólo verbal, sino en los hechos» («La Revolución ilógica», 1984). 
Los verdaderos anarquistas debían estar en revuelta permanente y pasar 
al ataque: «Reafirmamos con insistencia nuestra convicción de que el uso 
de la violencia organizada contra los explotadores, incluso cuando reviste 
el aspecto de acción minoritaria y circunscrita, es un instrumento indis-
pensable de la lucha anarquista contra la explotación»(«Y nosotros, etc.»). 
Después de años mareando la perdiz, por fin se había decidido a dar el paso. 
Las discusiones de la cárcel y el espectáculo vergonzoso de los arrepenti-
dos y disociados habían contribuido lo suyo. Bonanno, a quien agradecemos 
que se olvidara de Spinoza y del «obrero difuso», dice verdades evidentes 
que por suerte no quedan disimuladas tras su verborrea pretenciosa: «La 
amnistía, no nos la darán. La tendremos que pagar.» El precio será el espíritu 
revolucionario, las ideas, la dignidad, el valor, «Si aceptamos hoy el acuerdo, 
mañana como mucho nos veremos luchando dentro del gueto en el que nos 
habrá aparcado el poder... colaborando nos rendimos en bloque al enemigo.» 
Para los estalinistas extremistas: «La reducción de la guerra de clases a un 
simple enfrentamiento militar lleva en sí la conclusión lógica de que si sobre 
dicho terreno se sufre una derrota, la guerra de clases deja de existir como 
tal. Se llega al absurdo, no sólo teórico, sino práctico, de que hoy en Italia, 
después de la derrota de las organizaciones combatientes, no se trata ya de 
una guerra de clases en actos, y que interesa a todos (y en primer lugar al 
Estado) negociar una rendición para evitar que se desarrolle un proceso con-
flictual absolutamente ficticio y completamente perjudicial para cada uno 
«(Ibidem). Efectivamente, la traición de Negri y los colaboradores residía en 

10

the “dissociated”, those who promised never to fight the state in exchange 
for penitentiary benefits, and he signed up for the chorus of those who asked 
for amnesty. Bonanno rightly attacked them in the 1984 booklet entitled And 
We Will Still Be Ready To Storm The Heavens Another Time, which earned 
him another trial. From the easy defeat of the revolutionaries he drew con-
clusions that went against those of the surviving anarchist organizations, 
since they indicated the need for violent action against persons and things 
that embodied repression, bourgeois justice, technobureaucracy, syndical-
ism, and capitalism, all of which must “be translated into precise act, acts 
of attack, not just in words, but in deeds” (“The Illogical Revolution,” 1984). 
True anarchists must be in permanent revolt and begin to attack: “We insis-
tently reaffirm that the use of organized violence against exploiters, even if it 
takes the form of minoritarian and limited action, is an indispensable instru-
ment in the anarchist struggle against exploitation” (And We Will...) After 
years of beating around the bush, finally the step was to be taken. The prison 
cell discussions and the shameful spectacle of the repentant and dissoci-
ated had each contributed something. Bonanno, who we thank for forget-
ting Spinoza and the “diffuse worker”, pronounces obvious truths that are 
fortunately not disguised by his pretentious verborrhea: “They will not give 
us an amnesty. We will have to pay for it.” The price will be the revolutionary 
spirit, ideas, dignity, bravery. “By accepting the agreement today, tomorrow 
at best we might perhaps struggle inside the ghetto where power will have 
parked us. ... Collaborating means surrendering to the enemy outright.” For 
the extremist Stalinists: “The reduction of class war to a mere military con-
frontation carries within it the logical conclusion that, if we undergo a military 
defeat on this terrain, the class war ceases to exist as such. From this we 
come to the not just theoretical but practical absurdity that in Italy today, 
after the defeat of the combatant organizations, there is no longer an actual 
class war, and that it is in everyone’s interest (and in the State’s interest first 
of all), to negotiate a surrender in order to avoid the development, or the con-
tinued development, of a process of struggle that is absolutely nonexistent 
and completely useless as well as dangerous for all of us” (ibid). In fact, the 
betrayal of Negri and the collaborators resided in their weird Leninism, which 
translated everything into terms of separated power. As self-proclaimed rep-
resentatives of the working class, they were the privileged interlocutors of 
the State and their salvation was to crudely depict the central question. As a 
defeated party, they were not going to fight for their freedom, but to negotiate 
their freedom to take up the struggle again by other means. With their future 
mortgaged by the agreements with the State, what would that struggle look 

10



like? Bonanno accurately indicated that it was one thing to drop your weap-
ons because you had changed your mind and another to do it because the 
dominant power demanded it of you: “they don’t want your ‘critique’, they 
want your mea culpa” (ibid., JW trans. modified). Before the state, no one 
is innocent: “We are all responsible for our dream of storming the heavens. 
We cannot turn ourselves into dwarves now, after having dreamed, elbow to 
elbow, each feeling the others’ heartbeats, of attacking and overthrowing the 
gods. This is the dream that makes power afraid.  [...] No one can be neutral; 
we are guilty of the planning and preparation of that climate which filled us 
with enthusiasm and led us along. Even the most critical of us could not claim 
perfect innocence. In the eyes of the State, it is precisely this climate that 
is guilty. We must assume responsibility for this” (ibid). But these flashes of 
lucidity were not enough to shed light on the new panorama of the 80s, with a 
submissive working class and thousands of people in prison. To search for a 
balance sheet of the process that led to this disaster in his works is to search 
in vain. Bonanno only offered us a reaffirmation: “In these times of liquidation 
and stagnation, we reaffirm that our struggle is a struggle for total liberation, 
here and now.” Using an inverted Manicheanism, he opposed class struggle 
to insurrectionary revolt, by not considering the latter as a moment of the 
development of the former, but as an instrument: “For us, intermediate strug-
gles are not a goal but a means that we use (even rather often) to achieve a 
different goal: that of urging people to revolt. [...] The important thing is that 
intermediate struggles must reach a violent outcome, a breaking point, an 
essential line beyond which recuperation would no longer be possible.” To 
get there, he needed to be aware of the necessity of generalizing violence 
and that was the function of the “specific movement”: “we must create the 
possibility of a specific movement that is capable of encountering the real 
movement, in places and moods in which the latter’s pulse becomes per-
ceptible to the former” (ibid.). To the degree that such logorrhea made sense, 
it sounded bad: the masses were incapable of reaching revolutionary goals 
without the concurrence of an elite (be it called “specific movement”); if not, 
its “intermediate” struggles would never reach the necessary insurrectional 
level. Bonannist anarchism was beginning to concretize as a vulgar adven-
turist and vanguardist ideology, fairly close in its theoretical foundations to 
the militarist extremism of the “armed party.” In the following years Bonanno 
elaborated the basic concepts of the insurrectionalist ideology, setting out 
from the separation between class struggle and insurrectional struggle, a 
separation that only a select “specific” minority could help to overcome. His 
work began to be known outside of Italy and he himself became an infamous 

11

su leninismo peculiar que lo traducía todo en términos de poder separado; 
como representantes autoproclamados de la clase obrera, ellos eran los 
interlocutores privilegiados del Estado y su salvación era cuando pintaban 
bastos la cuestión central. En tanto que partido derrotado no iban a luchar 
para conseguir su liberación, sino negociar su liberación para reemprender 
la lucha por otros medios. Con el futuro hipotecado por los pactos con el 
Estado ¿Qué lucha iba a ser esa? Acertadamente Bonanno señalaba que una 
cosa era abandonar las armas por haber cambiado de opinión y otra, hacerlo 
porque el poder dominante te lo exigía: «no te piden una crítica, te piden una 
abjuración.» Ante el Estado nadie era inocente: «todos somos responsables 
de nuestro sueño de escalar el cielo. No podemos ahora transformarnos en 
enanos después de haber soñado, codo a codo, cada uno sintiendo cómo 
batía el corazón de los demás, de atacar y abatir a los dioses. Es ese sueño 
lo que atemorizó al poder [...] Nadie puede ser neutral, somos culpables de 
la gestión y elaboración de aquella atmósfera que nos entusiasmó y arrastró. 
Incluso los más críticos pueden pretextar una inocencia original. A los ojos 
del Estado, precisamente estea atmósfera es la culpable. Y eso hemos de 
reivindicarlo.» (Ibidem). Pero estos flashes de lucidez no bastaban para ilu-
minar el nuevo panorama de los ochenta, con una clase obrera sometida y 
miles de presos en las cárceles. En vano buscaremos en su obra un balance 
del proceso que condujo a ese desastre. Bonanno solamente nos ofrecía 
una reafirmación: «En esta época de liquidación y de saldos reafirmamos que 
nuestra lucha es una lucha por la liberación total, aquí y ahora.» Empleando 
un maniqueismo inverso, oponía lucha de masas a revuelta insurreccional, 
al no considerar ésta como un momento del desarrollo de aquella, sino 
como un instrumento: «para nosotros las luchas intermedias no son un fin 
sino un medio que utilizamos (incluso con frecuencia) para llegar a un fin 
diferente: empujar a la rebelión [...] lo importante es que las luchas interme-
diarias tienen que hallar una conclusión violenta, un punto de ruptura, una 
línea de fuerza más alla de la cual la recuperación no sea posible.» Para llegar 
ahí hacía falta una conciencia de la necesidad do generalizar la violencia y 
esa era la función del «movimiento específico»: «hemos de crear la posibili-
dad de un momento específico que sea capaz de fijar encuentros comunes 
con el movimiento real, en los lugares y según los sentimientos en los que el 
batido de este último sea perceptible al batido del primero.» (Ibidem). En la 
medida que tenía sentido tal logorrea, sonaba mal: las masas eran incapa-
ces de alcanzar metas revolucionarias sin el concurso de una élite, llámese 
«movimiento específico», de lo contrario, sus luchas, «intermedias» jamás 
llegarían al nivel insurreccional necesario. El anarquismo bonannista iba 

11



concretándose en una vulgar ideología aventurera y vanguardista, bastante 
cercana en sus fundamentos teóricos al extremismo militarista del «partido 
armado.» En los años siguientes Bonanno elaborará los conceptos esencia-
les de la ideología insurreccionalista a partir de la separación entre lucha de 
masas y lucha insurreccional, separación a la que sólo una minoría selecta, 
«específica», ayudaría a superar. Su obra empezaba a ser conocida fuera de 
Italia y él mismo era una figura maldita del anarquismo internacional. Su gran 
hallazgo teórico -que cualquier tipo de acción, por minoritaria que fuese, era 
posible y deseable en cualquier momento -le marcaría indefectiblemente el 
camino.

En un principio fue la acción. La separación entre teoría y práctica reducía 
la una a simple acompañamiento y la otra a mera técnica. Para Bonanno el «no 
esperar» como hacían las organizaciones anarquistas «específicas» y «pasar 
a la acción» requería un tipo de organización diferente, no permanente, defi-
nido como «informal», y creyó encontrarlo en los grupos de afinidad. Dichos 
grupos habrían de elaborar un «proyecto» producto de sus análisis y discu-
siones, que orientaría y estimularía la acción. Usando el lenguaje técnico del 
marketing empresarial, en uno de los artículos de «Anarchismo» describía el 
proyecto como «el lugar de la conversión de la teoría en la práctica», especi-
ficando las cuatro condiciones sine qua non para su elaboración que debía 
reunir el revolucionario, a saber, coraje, constancia, creatividad y «materia-
lidad» (algo así como sentído práctico). El encuentro de Milán en octubre 
de 1985 bajo el lema «Anarquismo y proyecto insurreccional» permitió a 
Bonanno exponer a grandes trazos su visión de las transformaciones ocu-
rridas en el capitalismo. Sorprende la ligereza con que usaba trivialidades 
puestas en boga por la sociología americana (por ejemplo calificar a la socie-
dad de «post industrial») y el tono profesoral que se gastaba. En su interven-
ción podemos leer esta enormidad: «la capacidad del capital desde el punto 
de vista productivo hoy no se basa en los recursos del capital financiero, 
esto es, sobre las inversiones, sobre el dinero, sino que está basada esen-
cialmente, casi en su totalidad, sobre el capital intelectual.» Aunque parezca 
mentira, Bonanno repetía al profesor Negri. «El capital ya no necesita recu-
rrir a obreros para realizar la producción» así que «la centralidad de la clase 
obrera ha sido trasladada a otra parte. De primeras, tímidamente, en el sen-
tido de una difusión de la fábrica en el territorio [de nuevo Negri]. Después 
más decisivamente, en el sentido de una progresiva sustitución de los proce-
sos productivos terciarios al clásico secundario. » Uno se pregunta si sabía lo 
que decía, pues los procesos terciarios no tienen que ver con la producción, 
pero la prosa bonannista ha sido siempre una prosa torturada, sobre todo 

12

figure of international anarchism. His great theoretical discovery—that any 
sort of action, minoritarian though it may be, was possible and desirable at 
any time—would invariably mark his path.

In the beginning was the act. The separation of theory and practice 
reduced one to a simple accompaniment and the other to mere technique. 
For Bonanno, the “not waiting” of the “specific” anarchist organizations and 
“passing into action” required a different type of organization, impermanent 
and defined as “informal”, and he thought he had found it in his affinity groups. 
Said groups were to elaborate a “project,” product of their analyses and dis-
cussions, which would orient and stimulate action. Using the technical lan-
guage of management and marketing, in one of the articles in Anarchismo
he described the project as “the site of the conversion of theory into prac-
tice”, specifying the four conditions sine qua non of that elaboration that the 
revolutionary was to bring together, to wit: courage, perseverance, creativity, 
and “materiality” (meaning something like common sense). The Milan gather-
ing in October of 1985 around the motto “Anarchism and the Insurrectional 
Project” allowed Bonanno to expound his vision of the transformations of 
capitalism in broad strokes. The ease with which he employed trivial ideas 
made fashionable by American sociology (for example, to describe society 
as “post-industrial”) and the professorial tone he took on are surprising. In 
his intervention we can read this bit of nonsense: “From the productive point 
of view capital’s capacity is no longer based on the resources of financial 
capital, on investment in other words, but is essentially based on intellectual 
capital” (“From Riot to Insurrection”). Believe it or not, Bonanno was repeat-
ing the words of Professor Negri. “Capital no longer needs to rely on the tradi-
tional worker as an element in carrying out production” so “[...] workers have 
been displaced from their central position. First, timidly, in the sense of a 
move out of the factory into the whole social terrain [Negri again]. Then, more 
decisively, in the sense of a progressive substitution of the secondary manu-
facturing sector by the tertiary services sector.” One wonders if he knew what 
he was saying, since tertiary services have nothing to do with production, but 
Bonannist prose has always been a tortured prose, above all when it theo-
rizes. According to him, the working class was progressively moving to the 
margin of production, losing its protagonism; also, the revolution could just 
as well happen as not, since in post-industrial society the relation of cause 
and effect between struggles and their outcomes disappeared. Bonanno had 
noticed the uprisings of marginal districts in English cities and gratuitously 
pontificated about the anarchists’ task: “to transform irrational situations 
of riot into an insurrectional and revolutionary reality” (ibid). The matter was 

12



shelved indefinitely, but I have already said that theory is not his forte and, 
having to regularly fill up a couple of publications, he unscrupulously pro-
ceeded with the materials he was pirating. For example, in 1987 he copied 
the layout and typography of the magazine Encyclopédie des Nuisances for 
the new series of Anarchismo, which would be a harmless anecdote were it 
not for the fact that three articles of the EdN were copied in two successive 
issues of Bonanno’s organ. Unexplained cuts, abusive interpolations, arbi-
trary revisions and numerous unintentional errors forced the EdN to propa-
gate a communiqué that concluded “Those who, showing off a critique that 
is not their own, begin by concealing its origin as much as possible, as well 
as hiding the struggles from which it emerges and the relations they imply, 
show, in this way, that they are not capable of using this critique and discov-
ering the secrets of their time, or of understanding the diverse specialized 
operations of spectacular democracy. Where fiction rules the large stage, 
small falsifications are of no importance. We nevertheless take advantage 
of the occasion to declare our modest conviction that the latter explain the 
triumph of the former, and that the collapse of the former comes through the 
end of the latter.” Such trifles did not concern Bonanno. His problem was, on 
one hand, “attack”, and, on the other, the police’s attempts to implicate him 
in various attentats.

He was the first agitator since Blanqui to declare the possibility of an offen-
sive against Power during a complete retreat of the working class. It was evi-
dently an attempt to escape historical conditions through the overwhelming 
action of minorities. The main role was, according to Bonanno, to be given 
to informal groups, the only ones capable of acting effectively. The masses 
were not interested in revolutionary revelry. He condemned mass demon-
strations as peaceful and useless; in their place, in addition to demonstra-
tions “organized in the insurrectional way” he called for “the need for small 
destructive acts, for direct attack against the structures of capital.” The 
responsibility for those attacks should be fully taken on by the groups and 
not depend on favorable or unfavorable consequences, or the level of gen-
eral consciousness. The decision to directly attack Capital and the State was 
the business of revolutionaries, repositories of the insurrectional essence of 
conflict. “We either attack or retreat. We either accept the class logic of the 
clash as an irreducible counter-position or move backwards towards nego-
tiation and verbal and moral deception” (“Propulsive Utopia”). If they wanted 
to live their lives, liberate their instincts, negate bourgeois ideals, satisfy their 
authentic needs or whatever other trivialities from the liberated vocabulary of 
the dissatisfied rebels, words were not enough. Anarchists had to overcome 

13

al teorizar. Según él la clase obrera quedaba progresivamente al margen de 
la producción perdiendo protagonismo y, además, la revolución podía tanto 
ocurrir como no pues en la sociedad post industrial desaparecía la relación 
de causa a efecto entre las luchas y sus consecuencias. Pero sin decir por 
qué, «justo por eso la revolución se vuelve posible». Bonanno se había per-
catado de las revueltas de las barriadas marginadas en las ciudades inglesas 
y pontificaba gratuitamente acerca de la tarea de los anarquistas: «transfor-
mar las situaciones irracionales de sublevación en la realidad insurreccio-
nal y revolucionaria.» El tema quedó aparcado sine die, pero ya hemos dicho 
que la teoría no era su fuerte y al tener que rellenar un par de publicaciones 
regularmente, procedía sin escrúpulos con los materiales que pirateaba. 
Por ejemplo, en 1987 copió la compaginación y la presentación tipográfica 
de la revista «Encyclopédie des Nuisances» para presentar la nueva serie 
de «Anarchismo», anécdota inocente si no fuera por el fusilamiento de tres 
artículos de la EdN en sendos números del portavoz de Bonanno. Cortes no 
indicados, interpolaciones abusivas, retoques arbitrarios y numerosos erro-
res sin intención aparente que forzaron a la EdN a emitir un comunicado que 
concluía: «Aquellos que exhibiendo una crítica que no es la suya, comien-
zan por disimular su origen todo lo que pueden, así como ocultar las luchas 
de donde proviene y las relaciones que estas implican, demuestran con ello 
ser incapaces de usarla y de descubrir los secretos de su época o de com-
prender las diversas operaciones especiales de la democracia espectacu-
lar. Donde la ficción domina en grande, las pequeñas falsificaciones pueden 
no tener importancia. Sin embargo aprovechamos la ocasión para declarar 
nuestra modesta convicción de que éstas explican el triunfo de aquella, y de 
que el hundimiento de una pasa por el fin de las otras.» Bagatelas que no pre-
ocupaban a Bonanno. Su problema era por un lado el «ataque» y por el otro, 
los intentos de la policía por implicarle en diversos atentados. 

Era el primer agitador desde Blanqui que proclamaba la posibilidad de una 
ofensiva contra el Poder en pleno retroceso de la clase obrera. Evidentemente 
se trataba de un intento de escapar a los condicionantes históricos mediante 
la acción contundente de minorías. El protagonismo recaía según Bonanno 
en los grupos informales, los únicos capaces de actuar en serio. Las masas 
no estaban para juergas revolucionarias. Condenaba las manifestaciones de 
masas por pacíficas e inútiles y en su lugar, junto a manifestaciones «organiza-
das al modo insurreccional» propugnaba «la necesidad de pequeñas acciones 
destructivas, de ataque directo contra las estructuras del capital.» La respon-
sabilidad de estos ataques por los grupos debía de asumirse plenamente y no 
remitirse a las condiciones favorables o desfavorables, ni al nivel de conciencia 

13



general. La decisión de atacar directamente al Capital y al estado no competía 
más que a los revolucionarios, depositarios de la esencia insurreccional del 
conflicto: «O atacamos o retrocedemos. O aceptamos hasta el fin la lógica de 
clase del enfirentamiento como contraposición irreductible y sin solución o 
vamos para atrás, hacia los pactos, los detalles, los embrollos lingüísticos y 
morales.» Si querían vivir su vida, liberar los instintos, negar los ideales bur-
gueses, satisfacer sus necesidades auténticas o cualquier otra zarandaja del 
vocabulario liberado de los rebeldes insatisfechos, las palabras no bastaban. 
Cada anarquista tenía que superar las barreras políticas y morales que le impe-
dían actuar. Bonanno calificaba esos esfuerzos de «el gran trabajo de liberal al 
hombre nuevo de la ética» («La fractura moral», en «Provocazione», publicación 
dirigida por él, marzo 1988.) Desdeñaba los métodos asamblearios porque 
retrasaban o paraban las acciones más decididas, así como las iniciativas que 
buscaban agrupar el máximo de adherentes, «la manía de la cantidad». Por esa 
razón no prestaba atención a los movimientos reivindicativos de base como
los COBAS, constituidos en noviembre de 1987. El modelo bonannista eran las 
«ligas autogestionadas» que formaron a principios de los ochenta los habitan-
tes de Comiso (Sicilia) para oponerse a la construcción de una base americana 
de misiles. Se trataba de «núcleos» informales asesorados por los anarquistas 
con un solo objetivo, la destrucción de la base militar, sin programa, autónomos 
(independientes de partidos, sindicatos o de cualquier otra entidad), en «con-
flicto permanente» con la dominación y «al ataque», sin prestarse al diálogo, 
a la transacción o al pacto. Seguramente para distinguirlos de las luchas no 
inmediatamente destructivas, denominaba a este tipo de conflictos «luchas 
intermedias», a diferencia de otros con objetivos más amplios y motivados 
por el «trabajo insurreccional» como la «lucha contra la tecnología», que se 
saldó con más de cien torres de alta tensión dinamitadas entre 1986 y 1988. 
La traducción de una octavilla alemana que precisaba detalles de cómo echar 
abajo una de esas torres le valió a Bonanno una nueva estancia en prisión. En 
la campaña de los postes, donde participaban rebeldes de varios países, la
manía de la cantidad volvía por la puerta de atrás: los sindicalistas contaban 
carnets y los activistas, atentados. En todos prevalecía el espíritu cuantitativo. 
Pues la eficacia de un ataque no depende del número de explosiones, ni del 
grado de destrucción causado. No hay luchas «intermedias» y luchas reales, 
hay luchas prácticas y luchas inútiles, luchas que despiertan la conciencia de 
la opresión y luchas que la duermen. La policía no pudo implicar a Bonanno en 
ningún hecho violento pero lo involucró arteramente en el asalto a una joye-
ría. Fue arrestado el 2 de febrero de 1989 y puesto en libertad sin cargos dos 
años más tarde. Una vez libre aprovechó el tiempo para viajar a España y dar 

14

the political and moral barriers that impeded them from acting. Bonanno 
described such efforts as “the great work of liberating the new ethical man” 
(“The Moral Fracture,” in his magazine Provocazione, March 1988). He dis-
dained assembly-style methods because they slowed down or stopped 
the more decisive actions; he also disdained initiatives that sought to bring 
together the maximum number of adherents: “the mania for quantity”. For 
that reason he paid no attention to the protest movements at the base, such 
as the COBAS [Confederazione dei Comitati di Base], constituted in November 
1987. The Bonannist model was that of the “self-managed leagues” formed 
at the beginning of the eighties by the people of Comiso (Sicily) to oppose an 
American missile base. They were informal “nuclei” advised by anarchists 
with only one objective: the destruction of the military base. With no program, 
autonomous (i.e. independent of parties, unions, or any other entity), they 
remained in “permanent conflict” with domination and “attacking” without 
engaging in dialogue, negotiations, or agreements.  Probably so as to dis-
tinguish them from non-immediately destructive struggles, he called these 
sorts of conflicts “intermediate struggles”, to contrast them with others 
with wider objectives, motivated by the “insurrectional task”, like the “strug-
gle against technology” that resulted in the dynamiting of more than one 
hundred high voltage towers between 1986 and 1988. The translation of a 
German pamphlet that detailed how to blow up one of these towers earned 
Bonanno a new stay in prison. In the campaign of the pylons, in which rebels 
of various countries participated, the mania for quantity returned through the 
back door: the syndicalists counted membership cards, and the activists, 
bombings. The quantitative spirit prevailed equally in all. For the efficacy of 
an attack does not depend on the number of explosions, nor on the degree 
of destruction brought about. There are not “intermediate” struggles and 
real struggles; there are practical struggles and useless struggles—struggles 
that awaken the consciousness of oppression and struggles that put it to 
sleep. The police was unable to implicate Bonanno in any violent act, but it 
did treacherously implicate him in a jewelry store robbery. He was arrested 
on February 2, 1989, and freed without charges two years later. Once free, 
he seized the opportunity to travel to Spain and put the finishing touches on 
insurrectionalism, an ideology that had its influence in the anarchist milieus 
of various countries where anarchism was stagnant, dormant, and controlled 
by factions.

In 1992, Bonanno and other comrades decided to take a qualitative leap 
in “attack”, seizing an “organizational occasion”. To that end, they brought 
together the group that instigated an Anti-Authoritarian Insurrectionalist 

14



International. The word “Insurrectionalist” appeared for the first time. In 
January 1993, he traveled to Greece and presented two lectures to univer-
sity students in Athens and Thessalonica in which he explained “why we are 
insurrectionalist anarchists”. Here is the insurrectionalist ideology summed 
up in six bullet points: 

- Because we consider it possible to contribute to the development 
of struggles that are appearing spontaneously everywhere, turning 
them into mass insurrections, that is to say, actual revolutions.

- Because we want to destroy the capitalist order of the world 
which, thanks to computer science restructuring, has become tech-
nologically useful to no one but the managers of class domination.

- Because we are for the immediate, destructive attack against the 
structures, individuals and organizations of Capital and the State.

- Because we constructively criticize all those who are in situations 
of compromise with power in their belief that the revolutionary strug-
gle is impossible at the present time.

- Because rather than wait, we have decided to proceed to action, 
even if the time is not ripe.

- Because we want to put an end to this state of affairs right away, 
rather than wait until conditions make its transformation possible 
(“The Insurrectional Project”)
The idea of an organization, the elements of which had been being formulated 

for the last twenty-five years, completed the ideology. Bonanno just put a sticker 
on it with which many would be unhappy. “The revolutionary anarchist insur-
rectionalist organization” consists in affinity groups formed in times of struggle 
with the goal “of carrying out specific coordinated actions against the enemy” 
and “aimed at creating the best conditions for mass insurrection”. The insurrec-
tionary character is granted by “permanent conflictuality,” that is, knowing one 
is at war with the oppression of capitalism and the State. Such groups will rely 
on “base nuclei”, the old Bonannist idea, whose function “to take the place of 
the old trade union resistance organizations — including those who insist on the 
anarcho-syndicalist ideology — in the ambit of intermediate struggles” in a terrain 
consisting of “what is left of factories, neighborhoods, schools, social ghettos, 
and all those situations that materialize class exclusion.” For Bonanno, it was the 
destructive aspect, not the degree of consciousness provoked in the masses 
that established the appropriateness of the action. So it goes without saying 
that the preferred form is sabotage, “the classic weapon of all the excluded” 
(“Another Turn of the Capitalist Screw”), valid for any occasion and good for all 
ages. Sabotage is like desire—it has neither schedule nor calendar date.

15

el toque definitivo al insurreccionalismo, ideología que influyó en los medios 
anarquistas de diversos países, aquellos donde el anarquismo se encontraba 
estancado, adormecido y controlado por camarillas. 

En 1992 Bonanno y otros compañeros se proponen dar un salto cualitativo 
en el «ataque» atrapando una «ocasión organizativa». A tal fin constituyen 
el grupo promotor de una Internacional Antiautoritaria Insurreccionalista. La 
palabra «insurreccionalista» surge por primera vez. En enero de 1993 viaja a 
Grecia e imparte a los universitarios de Atenas y Tesalónica dos conferencias 
en las que explica «por qué somos anarquistas insurreccionalistas». He aquí 
la ideología insurreccionalista resumida en seis puntos: 

«Porque mantenemos que es posible contribuir al desarrollo de las 
revueltas que van naciendo espontáneamente por todas partes hacién-
dolas volverse insurrecciones de masas y por lo tanto reales y verdaderas 
revoluciones. 

Porque queremos destruir el orden capitalista de la realidad mundial que 
gracias a la reestructuración informática se ha convertido en tecnológica-
mente útil, solamente a los gestores del dominio de clase. 

Porque estamos por el ataque inmediato y destructivo contra estructuras 
concretas, individuos y organízaciones del capital y del Estado. 

Porque criticamos constructivamente a todos aquellos que se retardan 
en posiciones de compromiso con el poder el poder o que sostienen como 
imposible la lucha revolucionaria. 

Porque mucho mejor que esperar, estamos decididos a pasar a la acción 
incluso cuando los tiempos no están maduros. 

Porque queremos acabar con ese estado de cosas ya, y no cuando las 
condiciones externas hagan posible su transformación.» 

La concepción organizacional, cuyos elementos han ido formulándose 
durante los últimos veinticinco años, completaría la ideología. Bonanno se 
ha limitado a insertarla dentro de un calificativo -etiqueta con la que muchos 
no estarán conformes. «La organización revolucionaria anarquista insurrec-
cionalista» consiste en grupos de afinidad formados en ocasión de luchas 
con el «objetivo de realizar acciones precisas contra el enemigo» y «crear 
las mejores condiciones para una salida insurreccional de masas». El carác-
ter insureccional lo confiere la «conflictualidad permanente», es decir, el 
saberse en guerra contra la opresión del capitalismo y del Estado. Dichos 
grupos se apoyarán en «núcleos de base», vieja idea bonannista, cuya fun-
ción «es la de sustituir en el ámbito de las luchas intermedias, a las viejas 
organizaciones sindicales de resistencia» en un terreno compuesto «por lo 
que queda de las fábricas, por los barrios, las escuelas, los guetos sociales 

15



y por todas aquellas situaciones en las que se materializa la exclusión de 
clase.» Para Bonanno era la faceta destructiva y no el grado de conciencia 
provocado en las masas la que establecía la idoncidad de la acción. Ni que 
decir tiene que la forma preferida es el sabotaje, «el arma clásica de todos 
los excluidos» («Otra vuelca de tuerca del capitalismo»), válida para cual-
quier ocasión y bueno para cualquier edad. El sabotaje es como el querer, 
que no tiene horario ni fecha en el calendario. 

Los análisis de la realidad social siguen siendo la asignatura pendiente de 
Bonanno. Constata la inexistencia de una «mentalidad de fábrica» y la «des-
cualificación» del individuo, así como la «pulverización» de la clase obrera, 
por lo que encuentra infundado referirse a «ridiculas dicotomías como la de 
burguesía y proletariado» , para acto seguido pasar a dicotomías similares 
extraídas de la sociología vulgar: «la realidad social específica... presenta 
siempre una constante: la división de clase entre dominantes y domina-
dos, entre incluidos y excluidos.» Las dicotomías no se paran ahí por cuanto 
alude a «la confrontación entre países ricos y países pobres» que adopta 
o tiende a adoptar la forma de luchas de liberación nacional o de guerras 
de religión. Dicha confrontación, ocasionada por la incapacidad del capi-
talismo en «resolver los problemas económicos de los países pobres», le 
conducen al hallazgo de aspectos positivos en el nacionalismo y en inte-
grismo islámico, cuyos asomos por el Mediterráneo le llevan a concluir que 
éste será el «teatro de los próximos enfrenamientos sociales». La lectura de 
periódicos le ha convencido de ser un experto en geopolítica, pues afirma 
sin molestarse en demostrarlo que en los países mediterráneos «se desarro-
llarán en los años venideros conflictos capaces de agudizar las tensiones en 
marcha»; no nos aclara si serán conflictos de clase o de Estados, probable-
mente ambos, pero en todo caso habrán de afrontarse con la práctica más 
adecuada, la insurreccional («Propuesta para un debate», 1993). En realidad, 
Bonanno se refiere al conflicto palestino, en el que tiene puestas grandes 
esperanzas. Como siempre, la lucha armada, al coger altura para adquirir una 
visión global, se queda en las nubes del tercermundismo. 

Decimos nosotros que la revolución en las sociedades basadas en el 
antagonismo de clases la hacen las masas oprimidas, no las minorías forma-
les o informales. La organización será el producto de las luchas sociales, no 
el fruto artificial del voluntarismo activista o de la propaganda. Si los tiempos 
no están maduros es porque no hay movimientos de masas conscientes. A 
falta de algo mejor se hace lo que se puede, pero la ausencia de luchas masi-
vas jamás podrá compensarse con el activismo de unos grupos. Una defensa 
estratégica ha de consistir en organizar el teatro de guerra social con el 

16

Analyses of social reality continue to be Bonanno’s unfinished busi-
ness. He states there is no “factory mentality” and asserts the “deskilling” 
of the individual and the “pulverization” of the working class, so he thinks it 
unfounded to refer to “ridiculous dichotomies such as that between bour-
geoisie and proletariat”, only to move from there to similar dichotomies taken 
from pop sociology: “specific social reality... always presents a constant: 
the class division between dominators and dominated, between included 
and excluded.” The dichotomies do not stop there, since he alludes to “the 
confrontation between rich countries and poor countries” that takes on, or 
tends to take on, the form of national liberation struggles or religious wars. 
This confrontation, occasioned by capitalism’s incapacity to “resolve the 
economic problems of poor countries”, leads him to find positive aspects in 
nationalism and Islamic fundamentalism, whose brief appearances around 
the Mediterranean lead him to conclude that this will be the “theater of the 
coming social confrontations”. Reading newspapers has convinced him that 
he is an expert in geopolitics, since he claims, without bothering to prove it, 
that in the Mediterranean countries “conflicts will develop that will be able 
to heighten the tensions already underway”; he does not clarify if they will be 
conflicts between classes or states (probably both) but in any case they will 
have to be confronted with the most adequate practice: the insurrectional 
one (“Proposal for a Debate”, 1993). Actually, Bonanno is referring to the 
Palestinian conflict, in which he has placed great hopes. As always, armed 
struggle, having attained the heights to acquire a global vision, remains in the 
clouds of Third-Worldism.

I say that revolutions, in societies of class antagonism, are made by the 
oppressed masses, not by formal or informal minorities. Organization will be 
the product of social struggles, not the artificial fruit of activist voluntarism or 
propaganda. If the times are not ripe, it is because there are no movements 
of conscious masses. Because we can’t do better, we do what we can, but 
the lack of massive struggles will never be compensated for by the activism
of a few groups. A strategic defense would be to organize the theater of social 
war with the objective to fight the class enemy. That would mean to free up 
spaces for the development of consciousness in the masses, that is to say, 
for the emergence of autonomous struggles. In the opposite context, activism 
not only substitutes for such struggles, it sets itself up as the radical spec-
tacle of such struggles. As much as it tries to contribute to the resurgence of 
revolutionary protest, it prepares the terrain for its perversion. This incredible 
confusion of insurrectionalist theses was unacceptable, but the inconsistency 
and superficiality of the analyses did not matter to Bonanno, possessed by a 

16



desire for action that he was able to transmit to anarchists disappointed by
the inactivity of traditional organizations. They became followers of his ideas, 
beyond all logic, especially because logic was not their most attractive char-
acteristic. Insurrectionalism permeated certain youth milieus not because of 
its lucidity or theoretical superiority. Nor did it do so through the efficacy of its 
actions, often seasoned with the vinegar of prison and personal tragedy. Even 
less so because the Mediterranean prophecy came true. The reasons for its 
relative success were of a psychological nature: those who wanted action got 
action. Action had something of an emotional release to it. Bonanno had real-
ized that “anarchism is a tension, not a realization” (The Anarchist Tension, talk 
in Cuneo, January 1995), and he insisted on this fact. Bonanno described the 
anarchist coming to consciousness as an “insurrection of a personal nature, 
that illumination which produces an idea-force inside us,” a kind of revelation 
that determined a way of life and not simply a way of seeing things. It produced 
an intimate liberation, the elevation to a state of anarcho-grace that helped 
to free oneself from the bonds of one’s surroundings: “insurrectionalism is a 
personal thing; each one should accomplish their own insurrection, modify 
their own ideas, transform the reality that surrounds him, beginning with the
family, with school, which are structures that keep us imprisoned...” (Interview 
with Bonanno on Radio Onda Rossa, 20 November 1997, trans. modified). 
Anarchists, if they wanted to be real anarchists, had to question themselves
daily in terms of what they did and what they thought, since doing and thinking 
could not go separately. Either “metaphysics” or anarchism—that is, action. 
Action therefore took on an existential dimension. An anarchist without action 
was like a garden without flowers, or like an officer without a uniform. Why stop, 
if one was in “permanent conflictuality”? Action became a moral criterion: one 
was a good anarchist or a bad anarchist depending on whether one did or did 
not act. Bonannism, that peculiar revolutionary version of American do it your-
self, offered all the charms of sectarian militancy with none of its organic ser-
vitudes. The lack of true social movements was not so much a handicap as a 
condition of insurrectionalism: the illegal character of agitation suggested, for 
obvious reasons a certain distance from prosaic work with masses. An extreme
individualism called “autonomy” protected the professional anarchist from all
critique (a few passages from Stirner perhaps tended to reinforce it). The insur-
rectos could believe themselves to be in the limelight whatever the relevance 
or pointlessness of their actions; because they were indifferent to the masses, 
they had no one to answer to. They were their only judges. Due to a histori-
cal irony, old Bonanno has survived his contradictions and defects, thanks to
acne. 

17

objetivo de combatir al enemigo de clase. Eso significa liberar espacios para 
el desarrollo de la conciencia en las masas, o sea, para la emergencia de las 
luchas autónomas. En un contexto contrario el activismo no sólo sustituye 
tales luchas sino que se erige en espectáculo radical de las mismas, por lo 
que más que ayudar al resurgimiento de la protesta revolucionaria, prepara 
el terreno para su desnaturalización. La increíble confusión de las tesis insu-
rreccionalistas no era de recibo, pero la inconsistencia y superficialidad de 
los análisis no importaba a Bonanno, poseído por un deseo de acción que 
sabía trasmitir a los anarquistas decepcionados por la inactividad de las 
organizaciones tradicionales. Estos se convertieron en seguidores de sus 
ideas desafiando toda lógica, puesto que no era precisamente la lógica su 
atractivo más característico. El insurreccionalismo calaba en determinados 
medios juveniles no por su lucidez o por su superioridad teórica. Tampoco 
por la eficacia de sus acciones, a menudo sazonadas con el vinagre de la 
prisión y de la tragedia personal. Mucho menos por haberse realizado la pro-
fecía del Mediterráneo. Las razones de su éxito relativo eran de índole sico-
lógica: a quienes querían acción, les daba acción. La acción tenía algo de 
descarga emocional. Bonanno se había dado cuenta de que «el anarquismo 
era una tensión, no una realización» («La tensión anarquista», conferencia de 
Cuneo, enero de 1995) e insistía en ese hecho. Bonanno describía la toma de 
conciencia anarquista como una «insurrección de carácter personal, aquella 
iluminación que dentro de nosotros produce las consecuencias de una idea 
fuerte», una especie de revelación que determinaba un modo de vida y no 
simplemente una manera de ver las cosas. Producía una liberación íntima, 
la elevación a un estado de anarcogracia que ayudaba a soltarse de las liga-
duras del entorno particular: «el insurreccionalismo es un hecho personal; 
cada uno debe llevar a cabo una insurrección consigo mismo, modificar las 
propias ideas, transformar la realidad que lo rodea, empezando por la familia, 
por la escuela, que son estructuras que nos mantienen prisioneros...» 

(entrevista a Bonanno en Radio Onda Rossa, el 20 de noviembre de 1997). 
Los anarquistas, si querían serlo de verdad, tenían que cuestionarse diaria-
mente en función de lo que hacían y lo que pensaban, puesto que el hacer 
y el pensar no podían andar separados. O la «metafísica»» o el anarquismo, 
es decir, la acción. La acción adquiría entonces una dimensión existencial. 
Un anarquista sin acción era como un jardín sin flores, o como un militar 
sin uniforme. ¿Cómo pararse si se estaba en “conflictividad permanente”? 
La acción devenía un criterio moral: se era buen o mal anarquista según se 
actuara o no se actuara. El bonannismo, peculiar versión del «do it your-
self» americano en materia revolucionaria, ofrecía todos los encantos de la 

17



militancia sectaria sin ninguna de sus servidumbres orgánicas. La ausencia 
de verdaderos movimientos sociales no era un hándicap sino una condición 
del insurreccionalismo: el carácter ilegal de la agitación aconsejaba por 
cuestiones evidentes de seguridad mantener una cierta distancia con el pro-
saico trabajo de masas. Un extremado individualismo llamado “autonomía”, 
al que si al caso unos pasajes de Stirner contribuían a reforzar, protegía al 
anarquista profesional contra las críticas. El insurrecto podía creerse en la 
pomada cualquiera que fuera la pertinencia o la insensatez de sus actos, 
pues indiferente a las masas, no rendía cuentas ante nadie. Él era el único 
juez de sí mismo. Por una ironía de la historia, el viejo Bonanno había sobrevi-
vido a sus contradicciones y carencias gracias al acné. 

La Internacional insurreccionalista se reunió en Atenas en otoño de 1996, 
poco antes o poco después de que Bonanno fuera encarcelado por perte-
nencia a banda armada. La represión también había pasado a la acción con 
detenciones y montajes mediático judiciales desde 1994. «Anarchismo» 
había dejado de salir, pero en «Cane nero», editado en Florencia, confluyeron 
durante un momento las distintas facciones informales de la Internacional. 
Los insurreccionalistas habían sobreestimado las posibilidades revolucio-
narias de los países mediterráneos y subestimado la capacidad represora de 
un Estado sobreequipado. La estrategia más elemental hubiera planteado 
antes que nada la pregunta: ¿podía sobrevivir la práctica insurreccional a la 
represión que desencadenaría de inmediato? Por supuesto que no. El pro-
ceso Marini fue la respuesta del Estado italiano al aguijonazo insurrecciona-
lista. Hubo respuestas similares en Grecia y en España (Bonnano no hizo de 
Fanelli: el insurreccionalismo debutó aquí en 1996 con el fiasco del atraco de 
Córdoba). Bonanno salió de la cárcel en octubre de 1997. Las divergencias 
entre los distintos grupos acentuadas por la represión estallaron como era 
de prever. La Internacional se reunió una segunda vez el 2000 en algún lugar 
de Italia y dio por terminada su existencia. Cuatro años más tarde acababa el 
Proceso Marini con duras sentencias para la mayoría de los encartados. No 
obstante de una forma u otra los insurreccionalistas siguen en la brecha y no 
han olvidado a sus presos. «Ofreced flores a los rebeldes que fracasaron», 
dijo Vanzetti. Nuestras críticas no nos impiden reconocer su coraje y nuestro 
desacuerdo no supone un obstáculo para que exijamos su liberación. 

Escrito a petición de unos compañeros. 
Terminado entre marzo y agosto de 2007. 
Extraido de ‹Desde abajo y desde fuera. Proyectiles› de Miguel Amorós, 
editorial Brulot, otoño de 2007. 

18

The Insurrectionalist International met in Athens in fall 1996, a little 
before or a little after Bonanno was imprisoned for belonging to an armed 
group. Repressive forces had also begun to act, with detentions and media-
judicial montages beginning in 1994. Anarchismo had stopped coming out, 
but in Cane nero, published in Florence, the different informal factions of 
the International momentarily converged. The insurrectionalists had over-
estimated the revolutionary possibilities of the Mediterranean countries and 
underestimated the repressive abilities of an over-equipped State. The most 
basic kind of strategy would have posed this question first of all: could insur-
rectionalist practice survive the repression that was about to break out? Of 
course not. The Marini trial was the Italian State’s response to the insurrec-
tionalist pinprick. There were similar responses in Greece and Spain (Bonanno 
did not pull a Fanelli: insurrectionalism had its debut here with the Córdoba 
robbery fiasco in 1996). Bonanno left prison in October 1997. The diver-
gences between the different groups, exacerbated by repression, blew up 
as could have been predicted. The International met a second time in 2000 
somewhere in Italy and concluded its existence. Four years later the Marini 
trial ended with harsh sentences for most of the defendants. Nevertheless, 
in one way or another the insurrectionalists keep at it and have not forgotten 
their prisoners. “Offer flowers to the rebels who failed,” Vanzetti said. My cri-
tiques do not prevent me from acknowledging his courage, and our disagree-
ment is not an obstacle for me in demanding his freedom.

  
Written at the request of some friends.

    Finished between March and August 2007.
      From Desde abajo y desde fuera. Proyectiles. Brulot, 2007.  

18


